Enzyklika , Laudato si“ von Papst Franziskus
Uber die Sorge fiir das gemeinsame Haus (24. Mai 2015)

(Ausziige)

5. [...] Alle Bestrebungen, die Welt zu hiiten und zu verbessern, setzen vor allem voraus, ,dass sich die
Lebensweisen, die Modelle von Produktion und Konsum und die verfestigten Machtstrukturen [von Grund auf]
andern, die heute die Gesellschaften beherrschen”.

16. [...] Zentralthemen, welche die gesamte Enzyklika durchziehen [sind zum Beispiel]: die enge Beziehung
zwischen den Armen und der Anfilligkeit des Planeten; die Uberzeugung, dass in der Welt alles miteinander
verbunden ist; die Kritik am neuen Machtmodell und den Formen der Macht, die aus der Technik abgeleitet
sind; die Einladung, nach einem anderen Verstandnis von Wirtschaft und Fortschritt zu suchen; der Eigenwert
eines jeden Geschdpfes; der menschliche Sinn der Okologie; die Notwendigkeit aufrichtiger und ehrlicher
Debatten; die schwere Verantwortung der internationalen und lokalen Politik; die Wegwerfkultur und der
Vorschlag eines neuen Lebensstils.

27. [...] Wir wissen sehr wohl, dass es unmoglich ist, das gegenwartige Konsumniveau der am meisten
entwickelten Lander und der reichsten Gesellschaftsschichten aufrechtzuerhalten, wo die Gewohnheit, zu
verbrauchen und wegzuwerfen, eine nie dagewesene Stufe erreicht hat. Es sind bereits gewisse Hochstgrenzen
der Ausbeutung des Planeten Gberschritten worden, ohne dass wir das Problem der Armut gel6st haben.

49. [...] Wir kommen jedoch heute nicht umhin anzuerkennen, dass ein wirklich 6kologischer Ansatz sichimmer
in einen sozialen Ansatz verwandelt, der die Gerechtigkeit in die Umweltdiskussionen aufnehmen muss, um
die Klage der Armen ebenso zu héren wie die Klage der Erde.

51. Die soziale Ungerechtigkeit geht nicht nur Einzelne an, sondern ganze Lander, und zwingt dazu, an eine
Ethik der internationalen Beziehungen zu denken. Denn es gibt eine wirkliche ,0kologische Schuld” —
besonders zwischen dem Norden und dem Siiden — im Zusammenhang mit Ungleichgewichten im Handel und
deren Konsequenzen im 6kologischen Bereich wie auch mit dem im Laufe der Geschichte von einigen Landern
praktizierten unproportionierten Verbrauch der natirlichen Ressourcen. [...] ,Wir stellen fest, dass es haufig
multinationale Unternehmen sind, die so handeln und hier tun, was ihnen in den entwickelten Ldndern bzw.
in der sogenannten Ersten Welt nicht erlaubt

ist [...].”

53. Niemals haben wir unser gemeinsames Haus so schlecht behandelt und verletzt wie in den letzten beiden
Jahrhunderten. [...] Es wird unerlasslich, ein Rechtssystem zu schaffen, das uniiberwindliche Grenzen enthalt
und den Schutz der Okosysteme gewéhrleistet, bevor die neuen Formen der Macht, die sich von dem techno-
o6konomischen Paradigma herleiten, schliefRlich nicht nur die Politik zerstoren, sondern sogar die Freiheit und
die Gerechtigkeit.

54. [...] Die Unterwerfung der Politik unter die Technologie und das Finanzwesen zeigt sich in der Erfolglosigkeit
der Weltgipfel Uber Umweltfragen. Es gibt allzu viele Sonderinteressen, und leicht gelingt es dem
wirtschaftlichen Interesse, die Oberhand Ulber das Gemeinwohl zu gewinnen und die Information zu
manipulieren, um die eigenen Pldne nicht beeintrachtigt zu sehen. [...] Das Biindnis von Wirtschaft und
Technologie klammert am Ende alles aus, was nicht zu seinen unmittelbaren Interessen gehort.



56. Indessen fahren die Wirtschaftsmachte fort, das aktuelle weltweite System zu rechtfertigen, in dem eine
Spekulation und ein Streben nach finanziellem Ertrag vorherrschen, die dazu neigen, den gesamten Kontext
wie auch die Wirkungen auf die Menschenwiirde und die Umwelt zu ignorieren.

[...] Daher bleibt heute ,alles Schwache wie die Umwelt wehrlos gegenliber den Interessen des vergotterten
Marktes, die zur absoluten Regel werden®.

57. Es ist vorhersehbar, dass angesichts der Erschopfung einiger Ressourcen eine Situation entsteht, die neue
Kriege beglinstigt [...]. Von Seiten der Politik ist eine groflere Aufmerksamkeit notig, um den Situationen, die
neue Konflikte verursachen kénnen, zuvorzukommen und sie zu losen. Doch die mit dem Finanzwesen
verbundene Macht ist das, was sich am meisten gegen solche Bemiihungen strdubt, und die politischen Plane
sind gewohnlich nicht weitblickend.

66. [... Es ist Tatsache, dass] sich das menschliche Dasein auf drei fundamentale, eng miteinander verbundene
Beziehungen griindet: die Beziehung zu Gott, zum Nachsten und zur Erde. Der Bibel zufolge sind diese drei
lebenswichtigen Beziehungen zerbrochen, nicht nur duferlich, sondern auch in unserem Innern. Dieser Bruch
ist die Slinde. Die Harmonie zwischen dem Schopfer, der Menschheit und der gesamten Schopfung wurde
zerstort durch unsere Anmallung, den Platz Gottes einzunehmen, da wir uns geweigert haben anzuerkennen,
dass wir begrenzte Geschopfe sind.

78. [...] Wenn wir den Wert und die Zerbrechlichkeit der Natur erkennen und zugleich die Fahigkeiten, die der
Schopfer uns verliehen hat, gestattet uns das, heute mit dem modernen Mythos vom unbegrenzten
materiellen Fortschritt Schluss zu machen. Eine zerbrechliche Welt mit einem Menschen, dem Gott sie zur
Obhut anvertraut, appelliert an unsere Vernunft, um zu erkennen, wie wir unsere Macht orientieren, austiben
und beschranken missten.

105. Man neigt zu der Ansicht, ,jede Zunahme an Macht sei einfachhin »Fortschritt«; Erhéhung von Sicherheit,
Nutzen, Wohlfahrt, Lebenskraft, Wertsattigung®, als gingen die Wirklichkeit, das Gute und die Wahrheit
spontan aus der technologischen und wirtschaftlichen Macht selbst hervor. Tatsache ist, dass , der moderne
Mensch nicht zum richtigen Gebrauch der Macht erzogen wird“, denn das enorme technologische Wachstum
ging nicht mit einer Entwicklung des Menschen in Verantwortlichkeit, Werten und Gewissen einher.

109. Das technokratische Paradigma tendiert auch dazu, die Wirtschaft und die Politik zu beherrschen.

Die Wirtschaft nimmt jede technologische Entwicklung im Hinblick auf den Ertrag an, ohne auf mogliche
negative Auswirkungen fiir den Menschen zu achten. Die Finanzen ersticken die Realwirtschaft. Man hat die
Lektionen der weltweiten Finanzkrise nicht gelernt, und nur sehr langsam lernt man die Lektionen der
Umweltschadigung. In manchen Kreisen meint man, dass die jetzige Wirtschaft und die Technologie alle
Umweltprobleme |6sen werden, ebenso wie man in nicht akademischer Ausdrucksweise behauptet, dass die
Probleme des Hungers und das Elend in der Welt sich einfach mit dem Wachstum des Marktes |6sen werden.

[109. Fortsetzung] Der Markt von sich aus gewahrleistet aber nicht die ganzheitliche Entwicklung des
Menschen und die soziale Inklusion. Unterdessen verzeichnen wir ,eine Art verschwenderische und
konsumorientierte Uberentwicklung, die in unannehmbarem Kontrast zu anhaltenden Situationen
entmenschlichenden Elends steht” und es werden nicht schnell genug wirtschaftliche Einrichtungen und
soziale Programme erarbeitet, die den Armsten einen reguldren Zugang zu den Grundressourcen ermdoglichen.
Man wird nie genug darauf hinweisen konnen, welches die tiefsten Wurzeln des gegenwartigen
Ungleichgewichts sind, die mit der Ausrichtung, den Zielen, dem Sinn und dem sozialen Kontext des
technologischen und wirtschaftlichen Wachstums zu tun

haben.



128. Seit unserer Erschaffung sind wir zur Arbeit berufen. Man darf nicht danach trachten, dass der
technologische Fortschritt immer mehr die menschliche Arbeit verdrange, womit die Menschheit sich selbst
schadigen wiirde. Die Arbeit ist eine Notwendigkeit, sie ist Teil des Sinns des Lebens auf dieser Erde, Weg der
Reifung, der menschlichen Entwicklung und der persénlichen Verwirklichung. Den Armen mit Geld zu helfen
muss in diesem Sinn immer eine provisorische Losung sein, um den Dringlichkeiten abzuhelfen. Das grol3e Ziel
muss immer sein, ihnen mittels Arbeit ein wiirdiges Leben zu ermdglichen. Die Ausrichtung der Wirtschaft hat
jedoch eine Art technologischen Fortschritts begiinstigt, die darauf abzielt, die Produktionskosten infolge der
Verringerung der Arbeitsplatze, die durch Maschinen ersetzt werden, zu senken. Es ist eine weitere Weise, wie
das Handeln des Menschen sich gegen ihn selbst wenden kann. Die Reduzierung der Arbeitsplatze wirkt sich
»auch auf wirtschaftlicher Ebene [...] negativ aus: durch fortschreitende Abtragung des »Gesellschaftskapitals
« bzw. durch Untergrabung jener Gesamtheit von Beziehungen, die auf Vertrauen, Zuverldssigkeit und
Einhaltung der Regeln griinden und die unverzichtbar sind fiir jedes biirgerliche Zusammenleben”.

129. [...] Die Unternehmertatigkeit, die eine edle Berufung darstellt und darauf ausgerichtet ist, Wohlstand zu
erzeugen und die Welt fir alle zu verbessern, kann eine sehr fruchtbringende Art und Weise sein, die Region
zu fordern, in der sie ihre Betriebe errichtet, vor allem wenn sie versteht, dass die Schaffung von Arbeitsplatzen
ein unausweichlicher Teil ihres Dienstes am Gemeinwohl ist.

92. [...] Wir kébnnen uns nicht als groRRe Liebende betrachten, wenn wir irgendeinen Teil der Wirklichkeit aus
unseren Interessen ausschlieRen. ,Friede, Gerechtigkeit und Bewahrung der Schépfung sind drei absolut
miteinander verbundene Themen, die nicht getrennt und einzeln behandelt werden kénnen [...].”

93. [...] Gott hat die Welt fir alle erschaffen. Folglich muss der gesamte 6kologische Ansatz eine soziale
Perspektive einbeziehen, welche die Grundrechte derer beriicksichtigt, die am meisten (ibergangen werden.
Das Prinzip der Unterordnung des Privatbesitzes unter die allgemeine Bestimmung der Giiter und daher das
allgemeine Anrecht auf seinen Gebrauch ist eine ,goldene Regel” des sozialen Verhaltens und das
,Grundprinzip der ganzen sozialethischen Ordnung”. Die christliche Tradition hat das Recht auf Privatbesitz
niemals als absolut und unverauRerlich anerkannt und die soziale Funktion jeder Form von Privatbesitz betont.
Der heilige Johannes Paul Il. hat mit groRem Nachdruck an diese Lehre erinnert und gesagt [...]: ,Die Kirche
verteidigt zwar den berechtigten Anspruch auf Privateigentum, lehrt jedoch ebenso unmissverstandlich, dass
jedes Privateigentum immer mit einer »sozialen Hypothek« belastet ist, damit alle Giiter der allgemeinen
Bestimmung dienen, die Gott ihnen zugeteilt hat.” Und er bekraftigte: Es ist also ,nicht der Absicht Gottes
entsprechend, diese Gabe in einer Weise zu verwalten, dass ihre Wohltaten nur einigen zugutekommen®. Das
stellt die ungerechten Gewohnheiten eines Teils der Menschheit ernsthaft in Frage.

Praktische Konsequenzen...

95. Die Umwelt ist ein kollektives Gut, ein Erbe der gesamten Menschheit und eine Verantwortung fir alle.
Wenn sich jemand etwas aneignet, dann nur, um es zum Wohl aller zu verwalten. Wenn wir das nicht tun,
belasten wir unser Gewissen damit, die Existenz der anderen zu leugnen. Deshalb haben die Bischofe von
Neuseeland sich gefragt, was das Gebot ,du sollst nicht toéten” bedeutet, wenn ,zwanzig Prozent der
Weltbevolkerung Ressourcen in solchem MaR verbrauchen, dass sie den armen Nationen und den kommenden
Generationen das rauben, was diese zum Uberleben brauchen”.

158. In der gegenwartigen Situation der globalen Gesellschaft, in der es so viel soziale Ungerechtigkeit gibt und
immer mehr Menschen ausgeschlossen und ihrer grundlegenden Menschenrechte beraubt werden,
verwandelt sich das Prinzip des Gemeinwohls als logische und unvermeidliche Konsequenz unmittelbar in
einen Appell zur Solidaritit und in eine vorrangige Option fiir die Armsten. Diese Option bedeutet, die
Konsequenzen aus der gemeinsamen Bestimmung der Giter der Erde zu ziehen [...].



160. [...] Wir missen uns bewusst werden, dass unsere eigene Wiirde auf dem Spiel steht. Wir sind die Ersten,
die daran interessiert sind, der Menschheit, die nach uns kommen wird, einen bewohnbaren Planeten zu
hinterlassen. Das ist ein Drama fiir uns selbst, denn dies beleuchtet kritisch den Sinn unseres eigenen
Lebensweges auf dieser Erde.

161. Die verhangnisvollen Prognosen dirfen nicht mehr mit Geringschatzung und Ironie betrachtet werden.
Wir konnten den nachsten Generationen zu viel Schutt, Wiisten und Schmutz hinterlassen. Der Rhythmus des
Konsums, der Verschwendung und der Verdanderung der Umwelt hat die Kapazitdt des Planeten derart
Uberschritten, dass der gegenwartige Lebensstil, da er unhaltbar ist, nur in Katastrophen enden kann, wie es
bereits periodisch in verschiedenen Regionen geschieht.

175. [...] Wahrend das 21. Jahrhundert ein Regierungssystem vergangener Zeiten beibehalt, ist es Schauplatz
eines Machtschwunds der Nationalstaaten, vor allem weil die Dimension von Wirtschaft und Finanzen, die
transnationalen Charakter besitzt, tendenziell die Vorherrschaft lber die Politik gewinnt. In diesem Kontext
wird es unerlasslich, starkere und wirkkraftig organisierte internationale Institutionen zu entwickeln, die
Befugnisse haben, die durch Vereinbarung unter den nationalen Regierungen gerecht bestimmt werden, und
mit der Macht ausgestattet sind, Sanktionen zu verhangen.

177. Angesichts der Moglichkeit einer verantwortungslosen Nutzung der menschlichen Fahigkeiten gehort es
zu den unaufschiebbaren Funktionen eines jeden Staates, innerhalb des eigenen Territoriums zu planen, zu
koordinieren, zu Gberwachen und zu bestrafen.

178. Das Drama der auf unmittelbare Ergebnisse ausgerichteten politischen Planung, die auch von
Konsumgesellschaften vertreten wird, fiihrt zu der Notwendigkeit, kurzfristig Wachstum zu erzeugen. Mit
Ricksicht auf die Wahlen setzen die Regierungen sich nicht leicht der Gefahr aus, die Bevolkerung mit
MaBnahmen zu verargern, die dem Konsumniveau schaden oder Auslandsinvestitionen gefahrden kdnnen. Die
Kurzsichtigkeit beim Aufbau der Macht bremst die Aufnahme eines Umweltprogramms mit weiter Perspektive
in die 6ffentliche Tagesordnung der Regierungen. [...] Die politische GroR3e zeigt sich, wenn man in schwierigen
Momenten nach bedeutenden Grundsatzen handelt und dabei an das langfristige Gemeinwohl denkt. Diese
Pflicht in einem Projekt der Nation auf sich zu nehmen, kostet die politische Macht einen hohen Preis.

185. Um zu erkennen, ob ein Unternehmen zu einer wahren ganzheitlichen Entwicklung beitragt missten in
der gesamten Diskussion die folgenden Fragestellungen bedacht werden: Wozu? Weshalb? Wo? Wann? In
welcher Weise? Flir wen? Welches sind die Risiken? Zu welchem Preis? Wer kommt fiir die Kosten auf, und wie
wird er das tun?

186. Dieses Prinzip der Vorbeugung gestattet den Schutz der Schwachsten, die kaum tber Mittel verfiigen, sich
zu verteidigen und unumstoRliche Nachweise zu erbringen. Wenn die objektive Information einen schweren
und irreversiblen Schaden voraussehen ldsst, misste jedes Projekt, auch wenn es keine unbestreitbare
Bestatigung gibt, gestoppt oder modifiziert werden. So wird die Beweislast umgekehrt, da in diesen Fallen ein
objektiver und schlagender Nachweis daflir erbracht werden muss, dass das Vorhaben keine schweren
Schaden fir die Umwelt und ihre Bewohner verursachen wird.

189. Die Politik darf sich nicht der Wirtschaft unterwerfen, und diese darf sich nicht dem Diktat und dem
effizienzorientierten Paradigma der Technokratie unterwerfen. Im Hinblick auf das Gemeinwohl besteht fir
uns heute die dringende Notwendigkeit, dass Politik und Wirtschaft sich im Dialog entschieden in den Dienst
des Lebens stellen, besonders in den des menschlichen Lebens. Die Rettung der Banken um jeden Preis, indem
man die Kosten dafiir der Bevolkerung aufbiirdet, ohne den festen Entschluss, das gesamte System zu
Uberprifen und zu reformieren, unterstiitzt eine absolute Herrschaft der Finanzen, die keine Zukunft besitzt
und nach einer langwierigen, kostspieligen und scheinbaren Heilung nur neue Krisen hervorrufen kann. Die



Finanzkrise von 2007-2008 war eine Gelegenheit flr die Entwicklung einer neuen, gegeniiber den ethischen
Grundsatzen aufmerksameren Wirtschaft und fiir eine Regelung der spekulativen Finanzaktivitdt und des
fiktiven Reichtums. Doch es gab keine Reaktion, die dazu fiihrte, die veralteten Kriterien zu iberdenken, die
weiterhin die Welt regieren.

46. Zu den sozialen Komponenten der globalen Verdnderung gehdren auch die Auswirkungen einiger
technologischer Neuerungen auf die Arbeit, die soziale Ausschlielung, die Ungleichheit in der Verfiigbarkeit
und dem Konsum von Energie und anderen Diensten, die gesellschaftliche Aufsplitterung, die Zunahme der
Gewalt und das Aufkommen neuer Formen sozialer Aggressivitat, der Rauschgifthandel und der steigende
Drogenkonsum unter den Jiingsten, der Verlust der Identitat. [...] Einige dieser Zeichen sind zugleich Symptome
eines wirklichen sozialen Niedergangs, eines stillschweigenden Bruchs der Bindungen von sozialer Integration
und Gemeinschaft.

79. In diesem Universum, das aus offenen Systemen gebildet ist, die miteinander in Kommunikation treten,
kdnnen wir unzahlige Formen von Beziehung und Beteiligung entdecken. Das fiihrt zu dem Gedanken, dass
auch die Gesamtheit offen ist flir die Transzendenz Gottes, in der sie sich entfaltet. Der Glaube gestattet uns,
den Sinn und die geheimnisvolle Schonheit des Geschehens zu interpretieren. Die menschliche Freiheit kann
ihren klugen Beitrag zu einer positiven Entwicklung liefern, aber sie kann auch neue Ubel, neue Ursachen von
Leiden und wirkliche Rickschritte hinzufliigen. Das veranlasst die spannende und dramatische menschliche
Geschichte, die imstande ist, sich in eine Entfaltung von Freiheit, Wachstum, Erlésung und Liebe oder in einen
Weg des Verfalls und der gegenseitigen Zerstorung zu verwandeln.

82.[...] Wenn die Natur einzig als Gegenstand des Profits und der Interessen gesehen wird, hat das auch ernste
Folgen in der Gesellschaft. Die Sichtweise, welche die Willklr des Starksten unterstitzt, hat fir die Mehrheit
der Menschheit zu unermesslich viel Ungleichheit, Ungerechtigkeit und Gewalt gefiihrt, denn die Ressourcen
gehen dann in den Besitz dessen (iber, der zuerst ankommt oder der méachtiger ist: Der Sieger nimmt alles mit.
Das Ideal von Harmonie, Gerechtigkeit, Briiderlichkeit und Frieden, das Jesus vorschlagt, liegt im Gegensatz zu
einem solchen Modell [...].

193.[...] Wir wissen, dass das Verhalten derer, die mehr und mehr konsumieren und zerstéren, wahrend andere
noch nicht entsprechend ihrer Menschenwiirde leben kénnen, unvertretbar ist.

194. Damit neue Leitbilder fiir den Fortschritt aufkommen, missen wir ,,das Modell globaler Entwicklung in
eine [andere] Richtung ... lenken”, was einschlieRt, ,lber den Sinn der Wirtschaft und lber ihre Ziele
nachzudenken, um Missstande und Verzerrungen zu korrigieren”, [...] Es geht schlicht darum, den Fortschritt
neu zu definieren. Eine technologische und wirtschaftliche Entwicklung, die nicht eine bessere Welt und eine
im Ganzen hohere Lebensqualitat hinterlasst, kann nicht als Fortschritt betrachtet werden. Das Prinzip
Gewinnmaximierung ist eine Verzerrung des Wirtschaftsbegriffs: Gewinne werden privatisiert, 6kologische
Kosten umgelegt auf die Allgemeinheit

195. Das Prinzip der Gewinnmaximierung, das dazu neigt, sich von jeder anderen Betrachtungsweise
abzukapseln, ist eine Verzerrung des Wirtschaftsbegriffs: Wenn die Produktion steigt, kiimmert es wenig, dass
man auf Kosten der zukilinftigen Ressourcen oder der Gesundheit der Umwelt produziert; wenn die Abholzung
eines Waldes die Produktion erhoht, wagt niemand in diesem Kalkil den Verlust ab, der in der Verwiistung
eines Territoriums, in der Beschadigung der biologischen Vielfalt oder in der Erhéhung der
Umweltverschmutzung liegt. Das bedeutet, dass die Unternehmen Gewinne machen, indem sie einen
verschwindend kleinen Teil der Kosten einkalkulieren und tragen. Als ethisch kdnnte nur ein Verhalten
betrachtet werden, in dem ,die wirtschaftlichen und sozialen Kosten fiir die Benutzung der allgemeinen
Umweltressourcen offen dargelegt sowie von den NutznieRern voll getragen werden und nicht von anderen
Volkern oder zukiinftigen Generationen”.



198. Die Politik und die Wirtschaft neigen dazu, sich in Sachen Armut und Umweltzerstérung gegenseitig die
Schuld zuzuschieben. Was man jedoch erwartet, ist, dass sie ihre eigenen Fehler erkennen und Formen des
Zusammenwirkens finden, die auf das Gemeinwohl ausgerichtet sind. Wahrend die einen nur verzweifelt nach
wirtschaftlicher Rendite streben und die anderen nur besessen darauf sind, die Macht zu bewahren oder zu
steigern, haben wir als Ergebnis Kriege oder unlautere Vereinbarungen, bei denen es beiden Teilen am
wenigsten darum geht, die Umwelt zu schiitzen und fiir die Schwachsten zu sorgen.

203. Da der Markt dazu neigt, einen unwiderstehlichen Konsum-Mechanismus zu schaffen, um seine Produkte
abzusetzen, versinken die Menschen schlieRlich in einem Strudel von unnétigen Anschaffungen und Ausgaben.
Der zwanghafte Konsumismus ist das subjektive Spiegelbild des technodkonomischen Paradigmas.

206. Eine Anderung der Lebensstile kdnnte dazu fiihren, einen heilsamen Druck auf diejenigen auszuiiben,
die politische, wirtschaftliche und soziale Macht besitzen. Das ist es, was die Verbraucherbewegungen
erreichen, die durch den Boykott gewisser Produkte auf das Verhalten der Unternehmen dndernd einwirken
und sie zwingen, die Umweltbelastung und die Produktionsmuster zu Gberdenken. Es ist eine Tatsache, dass
die Unternehmen, wenn die Gewohnheiten der Gesellschaft ihre Rendite gefdahrden, sich gendtigt sehen, ihre
Produktionsweise zu andern. Das erinnert uns an die soziale Verantwortung der Verbraucher. ,,Das Kaufen [ist]
nicht nur ein wirtschaftlicher Akt, sondern immer auch eine moralische Handlung.”

222. Die christliche Spiritualitat schldgt ein anderes Verstandnis von Lebensqualitdt vor und ermutigt zu einem
prophetischen und kontemplativen Lebensstil, der fahig ist, sich zutiefst zu freuen, ohne auf Konsum versessen
zu sein. [...] Es handelt sich um die Uberzeugung, dass ,weniger mehr ist“ [...] Die christliche Spiritualitit regt
zu einem Wachstum mit MaRigkeit an und zu einer Fahigkeit, mit dem Wenigen froh zu sein. Es ist eine
Rickkehr zu der Einfachheit, die uns erlaubt innezuhalten, um das Kleine zu wiirdigen, dankbar zu sein fir die
Moglichkeiten, die das Leben bietet, ohne uns an das zu hdngen, was wir haben, noch uns tUber das zu gramen,
was wir nicht haben.

223. [...] Man kann wenig benétigen und erfullt leben, vor allem, wenn man fahig ist, das Gefallen an anderen
Dingen zu entwickeln und in den geschwisterlichen Begegnungen, im Dienen, in der Entfaltung der eigenen
Charismen, in Musik und Kunst, im Kontakt mit der Natur und im Gebet Erfiillung zu finden. Das Gliick
erfordert, dass wir verstehen, einige Bedirfnisse, die uns betduben, einzuschranken, und so ansprechbar
bleiben fiir die vielen Moglichkeiten, die das Leben bietet.

225.[...] Derinnere Friede der Menschen hat viel zu tun mit der Pflege der Okologie und mit dem Gemeinwohl,
denn wenn er authentisch gelebt wird, spiegelt er sich in einem ausgeglichenen Lebensstil wider, verbunden
mit einer Fahigkeit zum Staunen, die zur Vertiefung des Lebens fiihrt. [...] Eine ganzheitliche Okologie
beinhaltet auch, sich etwas Zeit zu nehmen, um den ruhigen Einklang mit der Schépfung wiederzugewinnen,
um Uber unseren Lebensstil und unsere Ideale nachzudenken, um den Schopfer zu betrachten, der unter uns
und in unserer Umgebung lebt [...]“

Vollstdndiger Text der Sozialenzyklika ,,Laudato si“ von Papst Franziskus zu finden unter https://www.dbk.de/

Enzyklika Laudato si' von Papst Franziskus Uber die Sorge fiir das gemeinsame Haus



https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/enzyklika-laudato-si-papst-franziskus-sorge-gemeinsame-haus.html

